
SCHAEFER, Fernanda; GLITZ, Frederico E. Z. A morte, o luto e o direito de dizer adeus: 

reflexões trazidas pela pandemia. In DANTAS, Eduardo; CORRÊA, Felippe Abu-Jamra 

(Coord.). Tendências do Direito Médico. São Paulo: GZ, 2020. p. 127-146. 

 

 

A MORTE, O LUTO E O DIREITO DE DIZER ADEUS 

REFLEXÕES TRAZIDAS PELA PANDEMIA 

 

Fernanda Schaefer1 

Frederico E. Z. Glitz2 

 

Mortem sibi instare cernerat tanquam obitus sui precius3. 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

Durante os primeiros meses da pandemia da Covid-19 poucas não foram as cenas 

mostradas nos noticiários de caixões enfileirados, selados, transportados em comboios. 

Famílias choram seus mortos sem poder muitas vezes tocá-los ou ter um tempo suficiente 

para dizer adeus. Pessoas contaminadas, que tiveram sua condição de saúde agravada, 

morrem em isolamento, sozinhas, distantes de seus entes queridos e emocionalmente 

desamparadas. 

O cenário é dramático, não só pelas cenas retratadas mas porque, de repente, as 

pessoas se deparam com a necessidade de pensar e encarar a morte, de refletir sobre a própria 

mortalidade, de estabelecer seus últimos desejos e de fazer escolhas existenciais. A Covid-19 

provocou reflexões esquecidas ou até mesmo ignoradas por muitos, porque afinal, falar sobre 

a morte é reconhecer a própria finitude humana. 

Em momentos de pandemia a morte deixa de ser uma ‘surpresa’ (sim, as pessoas ainda 

se surpreendem com ela 4 ) para se transformar em estatística diária, anunciada 

 
1 Advogada. Pós-Doutorado no Programa de Pós-Graduação Stricto Sensu em Bioética da PUC-PR, bolsista 

CAPES. Doutorado em Direito das Relações Sociais na Universidade Federal do Paraná, curso em que realizou 

Doutorado Sanduíche nas Universidades do País Basco e Universidade de Deusto (Espanha) como bolsista 

CAPES. Professora e Coordenadora da Pós-Graduação Lato Sensu em Direito Médico do UniCuritiba e 

professora de Direito Civil e Biodireito do Curso de Direito. ferschaefer@hotmail.com.  
2 Advogado. Mestre e Doutor em Direito das Relações Sociais pela Universidade Federal do Paraná. Professor 

de Direito Internacional Privado e Coordenador Geral da Pós-Graduação Lato Sensu do UNICURITIBA. 

Componente da lista de árbitros da Câmara de Arbitragem e Mediação da Federação das Indústrias do Paraná 

(CAMFIEP) e da Câmara de Mediação e Arbitragem do Brasil (CAMEDIARB). Vice-presidente da Comissão 

de Educação da OAB/PR. frederico@fredericoglitz.adv.br.  
3 Inscrição de 1151, atribuída ao sacristão de São Paulo de Narbona: “viu a morte a seu lado e teve assim o 

pressentimento de sua morte” (AIRÉS, 2014, p. 07).  
4 Afirma Ariès (2014, p. 37) que “ela [a morte] está agora tão apegada nos nossos costumes que dificilmente 

podemos imaginá-la e compreendê-la. A atitude antiga que vê a morte ao mesmo tempo próxima, familiar e 

mailto:ferschaefer@hotmail.com
mailto:frederico@fredericoglitz.adv.br


incessantemente pelos meios de comunicação. Deixa-se de morrer ‘de qualquer maneira’, 

para morrer em razão do temido vírus Sars-Cov-2. A morte não é mais aquela traiçoeira, que 

chega sem aviso. Ela agora é anunciada, temida, percebida e sentida diariamente. 

Por isso, falar da morte e do luto nesse contexto é importante. O presente artigo, a 

partir de revisão bibliográfica, pretende apresentar o direito de dizer adeus do paciente e de 

seus familiares como um direito fundamental que pode ser limitado em tempos de pandemia 

em razão da necessidade de proteção da saúde coletiva. A partir dos conceitos de morte e de 

luto pretende-se discutir os impactos das limitações sanitárias nos serviços funerários sobre o 

direito de dizer adeus de doentes e familiares. 

 

2. A MORTE E O LUTO 

Embora a publicidade da morte (em que o moribundo era o centro de toda a atenção) 

tenha perdurado até o século XIX5, com a hospitalização dos doentes (por influência dos 

médicos higienistas do final do século XVIII), a morte não só se tornou algo a ser combatido, 

mas também, algo a ser encoberto, transformando-se em verdadeiro tabu6-7. Segundo Ariès 

(2014, p.182-183) “então a morte deixou de ser balanço, liquidação de contas, julgamento, ou 

ainda sono, para se tornar carniça e podridão, não mais o fim da vida e o último suspiro, mas a 

morte física, sofrimento e decomposição”. 

A morte foi substituída pelo combate à doença, passando essa a ser responsabilidade 

do médico e das equipes hospitalares. O doente, isolado e muitas vezes privado da verdade 

sobre sua condição, morre solitário, em ambientes estéreis desprovidos de qualquer 

significado. “A morte ideal transforma-se, assim, naquela que não causa constrangimento nem 

inquietação, que não ameaça o controle nem a ordem estabelecida. Deste modo, reprimem-se 

as emoções, comportando-se a sociedade inteira como o hospital” (MENDONÇA, 2011, p. 

57-58). A dor e o sofrimento são privatizados, silenciados, escondidos. 

 
diminuída, insensibilizada, opõe-se demais à nossa, onde nos causa tanto medo que nem ousamos dizer-lhe o 

nome. É por essa razão que, ao chamarmos essa morte familiar de morte domada, não queremos dizer com isso 

que antes ela tenha sido selvagem e, em seguida, domesticada. Queremos dizer, pelo contrário, que ela se tornou 

hoje selvagem, enquanto anteriormente não o era. A morte mais antiga era domada” porque as pessoas se 

permitiam vivenciá-la. 
5 “A morte temida deixa de ser a própria, mas a do outro, gerando-se uma aceitação mais difícil da morte dos 

familiares mais próximos, sendo este o sentimento que está na origem do culto moderno dos túmulos e 

cemitérios. Estes procuram expressar, através da arquitectura [sic] e da escultura, a idealização da morte 

romântica, da morte bela e jovem, associada à lamentação e à saudade. Enquanto, na iconografia mais antiga, a 

morte é representada sob a forma de corpos em decomposição ou esqueletos de foice ou ampulheta na mão, com 

o medo mais pronunciado desta época, deixa-se de representar os mortos de forma tão macabra, sendo esta 

prática substituída pela beleza física dos mesmos, até desaparecer no decurso do século XX” (MENDEONÇA, 

2011, p. 51). 
6 Por volta do século XII “o corpo morto, antes objeto familiar e figura do sono” passou a ser escondido em 

caixas postadas diante de monumentos, lápides e esculturas, deixando de ser visível. A morte passa a ser 

‘escondida’, embora ainda carregada de diversos simbolismos (ARIÈS, 2014, p. 221-222).  
7 Ariès, 2014, p. 23. 



No entanto, com a chegada do século XXI vários movimentos afirmam que isolar o 

doente terminal em ambientes hospitalares é, em muitas situações, indigno, como também 

reconhecem que a necessidade de dizer adeus é um direito a ser garantido. A intensidade 

emotiva do contexto impõe ao doente e aos familiares os rituais de adeus que incluem os 

agradecimentos e pedidos de perdão, as lamentações, as declarações de amor e a revelação de 

segredos, os conselhos e os desejos de boa vida aos que ficam, a eventual repartição de bens e 

até definição das heranças digitais. 

Admite-se que “a morte não é um destino objetivo, mas um encontro marcado”, 

irrecusável, embora não desejado (BAUDRILLARD, 2004, p. 82). A morte, portanto, não é 

estranha a quem vive, perpassa toda a existência, apesar de sua chegada ser para muitos 

desprovida de qualquer sentido ou justificação.  

No entanto, durante a pandemia a morte para os pacientes mais graves deixa de ser 

prevenida, para se apresentar como um temida possibilidade. A morte, antônimo da vida, 

rompe a ordem das coisas, deixa de ser repentina para ser um fato que os noticiários fazem 

questão de lembrar diariamente. A morte exposta passa a dar certo sentido à vida e à finitude 

humana. 

Nesse cenário os paradoxos8 da morte se apresentam, assim como sua banalização. A 

morte se revela cotidianamente9, de forma instantânea, corriqueira, despertando ao mesmo 

tempo terror e curiosidade. Fato natural, fenômeno médico, social, demográfico e estatístico 

que a todos desafia colocando em xeque o que na Itália se denominou direito de dizer adeus. 

 

2.1. O direito de dizer adeus do doente e a morte 

A morte é, portanto, inafastável da ideia de vida. Só pode morrer quem um dia esteve 

vivo. E é por isso que hoje também se fala em direito de morrer dignamente10, direito que 

vem alicerçado no que se costuma afirmar: morte humanizada que é aquela que busca resgatar 

a autonomia do paciente, facilitando a reapropriação do processo de morrer pelo enfermo. 

 
8 Destaca Nalini (2014, p. 43) que “aqui reside o paradoxo. É que de um lado temos a banalização, mas de outro, 

temos de enfrentar o caráter desconcertante, aterrador e vertiginoso da morte. [...]. De um lado está o fato que o 

médico atesta, o biólogo investiga, o registrador encara naturalmente ao lavrar o assento, o coveiro enterra, o 

funcionário do crematório submete à combustão. De outro, o fato que não se assemelha a nenhum outro. 

Desmedido, incomensurável. É um mistério. Por isso costuma-se comparar a morte ao amor. Eros e Tânatos. 

Morte e amor. A sempre nova banalidade de cada morte e a antiga novidade do amor. [...]”. 
9  No momento em que esse artigo é escrito, anuncia-se que o Brasil atingiu a marca de cem mil mortes 

decorrentes da pandemia. 
10 Sá e Moureira (2012, p. 76-77) destacam que “tem-se que não se pode privilegiar apenas a dimensão biológica 

da vida humana, negligenciando a qualidade de vida do indivíduo. [...]. A vida deve ser encara no seu ocaso, 

para que lhe seja devolvida a dignidade perdida”.  



A  morte humanizada (seja como direito11, seja como expressão da autonomia sobre o 

próprio corpo) impõe a adoção de práticas médicas humanizadas, voltadas mais ao doente e 

não à doença e que visam o maior conforto possível a quem está em seus momentos finais. A 

garantia da dignidade no morrer permite ao moribundo pensar sobre a vida vivida, sobre sua 

relação com a passagem do tempo e, especialmente, auxilia a refletir sobre a própria finitude e 

a (re)estabelecer laços afetivos. Permite que a morte seja dialogada com a equipe médica e 

com a família, aumentando-se os espaços do luto e diminuindo o sofrimento isolado. Por isso, 

afirma Nalini (2014, p. 46) que  

 

[...] distanciamo-nos dos antigos para os quais a morte tinha um lugar privilegiado 

na existência. Mas também nos afastamos dos modernos, para os quais a vida 

reinava. Mas agora a morte é um instante de vida. Não mais relacionando o seu 

conceito com a cultura, mas com o seu sentido concreto em minha existência. Toda 

vez que pensamos sobre a morte, mediamos sobre a contingência do meu ser. Nem 

sempre existi e poderia mesmo não ter existido. Uma vida plena vê sentido até na 

doença. 

 

Para alcançar essa vida plena inclusive na doença é que se estabelece como um dos 

ideais da morte humanizada, o direito de dizer adeus do moribundo a quem se oferece não só 

a possibilidade de encarar o momento com a maior naturalidade possível, mas também 

permite que se encontre consigo mesmo e com quem lhe é próximo. Diante da inevitabilidade 

e irreversibilidade do processo, em razão da própria dignidade da pessoa humana, deve-se 

garantir ao doente conforto clínico e espiritual em seus últimos momentos. 

O direito de dizer adeus está, portanto, intimamente ligado à dignidade da pessoa 

humana, “qualidade intrínseca e distintiva reconhecida em cada ser humano que o faz 

merecedor do mesmo respeito e consideração por parte do Estado e da comunidade” 

(SARLET, 2009, p. 59), o que conduz a três aspectos bem destacados: valor intrínseco, 

autonomia e valor social da pessoa humana. A dignidade manifesta-se, portanto, como valor-

fonte do ordenamento jurídico brasileiro fundamentando, também, a prática médica, 

especialmente quando o paciente está em situação de extrema vulnerabilidade. 

Por isso, quando se fala no direito fundamental à vida, é possível também se afirmar 

que esse direito compreende o direito de estar, permanecer e continuar vivo de forma digna. 

Então, se o direito à vida é o mais fundamental de todos os direitos, vivê-la com dignidade 

deve ser considerado seu pressuposto. A dignidade é aqui construída a partir de valores e 

 
11 Fato é que, independente de se considerar o direito à morte digna um direito ligado à vida ou à privacidade, 

trata-se de direito fundamental, perfeitamente justificado pelo valor-fonte do ordenamento jurídico brasileiro: a 

dignidade da pessoa humana (art. 1o., III, CF) e, portanto, uma liberdade quanto a escolhas existenciais que 

encontra o mais amplo respaldo constitucional. 



experiências pessoais e culturais, intrínsecas da pessoa e que não podem ser medidos a partir 

de valores e modos de vida alheios. 

É certo, então, que o direto à vida não implica somente o respeito à vida biológica 

(direito de existir). É mais do que isso! O direito à vida privilegia, também, a qualidade dessa 

mesma vida. Por isso, é possível associá-lo ao direito à morte digna, não apenas em razão da 

autodeterminação ou da privacidade do paciente, mas especialmente em virtude da dignidade 

da pessoa humana. Não há antagonismo entre ambos, mas sim uma relação simbiótica que 

implica também no reconhecimento do direito de ter uma morte humanizada, distante da ideia 

sacralizada de sobrevivência a qualquer custo. 

É neste contexto que se apresenta a ressignificação da morte, distanciando-a do 

sentido puramente biológico e do fracasso técnico e profissional (médico) para se apresentar 

como fato indissociável da vida, o que permite associá-la à liberdade, à autonomia, à 

privacidade, ao direito de morrer dignamente (sem dor, sem sofrimento, sem angústias) e ao 

direito de dizer adeus. O direito de morrer dignamente, transmuta-se, dessa forma, em 

corolário do próprio direito à vida, cabendo ao enfermo dar-lhe significados próprios. 

Dessa forma, afirmar a morte humanizada como um direito fundamental é permitir que 

o paciente vivencie esse momento de forma plena e de acordo com seus próprios valores, uma 

vez que o pesar em deixar a vida associado à simples aceitação da morte próxima vem 

intimamente ligado à ideia de atribuir sentido à vida, especialmente em seus momentos finais. 

E esses momentos são únicos, personalíssimos, vividos de acordo com a crença e a cultura do 

paciente e até mesmo a forma como se preparou para esse acontecimento. 

Se de fato nunca se está pronto para encarar a morte, garantir o conforto durante o 

processo é essencial. Permitir ao paciente, a partir de suas experiências e vivências, guiar-se 

nos momentos finais é garantir uma boa morte, é assegurar que não morra em silêncio 

absoluto, ou no mais completo isolamento, em situações de indignidade (muitas vezes 

determinadas pelas novas tecnologias biomédicas), sem poder expressar o próprio sofrimento 

ou as grandes angústias. 

A aversão à morte e ao sofrimento, hiper dimensionadas em momentos de pandemia, 

conduz à negligência com a família e com o paciente, deslocando-se indevidamente a atenção 

do doente para a doença, estigmatizando-se os pacientes, distanciando-os do mundo. Em 

razão da emergência sanitária muitos profissionais e família exigem a sobreposição da técnica 

à própria dignidade humana, esquecem-se que o paciente em momento de agonia exige 

conforto, quer ser ouvido, quer ter direito de realizar escolhas. 

No contexto pandêmico, eliminam-se etapas importantes não apenas para o próprio 

enfermo, como também para a família, especialmente, para o processo de luto que precisa ser 



bem vivenciado para permitir que o enlutado possa administrar o vazio deixado pelo ente que 

partiu. A humanização da morte, especialmente nesses momentos, exige empatia, 

solidariedade, respeito e compaixão, atos que não podem ser simplesmente ignorados ou 

negligenciados em razão da emergência sanitária. 

 

2.2. O direito de dizer adeus dos familiares e entes queridos e o luto 

“Luto é um processo interno que se desencadeia a partir da perda de algo significativo 

ou alguém amado” (GONÇALVES, et al, 2016, p. 40). O processo do luto é, sem dúvida, 

doloroso e envolve desde a percepção da perda, até a sua aceitação e acomodação dos 

sentimentos de ausência, saudade, vazio. 

Segundo Mendonça (2011, p. 37) o luto desenvolve-se em quatro fases: choque 

emocional, negação e busca da figura perdida, desorganização emocional e desespero e, por 

fim, reorganização emocional e adaptação. Fases que variam de intensidade de acordo com 

cada pessoa (considerando quem partiu e quem é o enlutado), com a gravidade da perda, com 

circunstâncias sociais e com as despedidas realizadas. 

A intensidade da dor e das demonstrações de luto12 não só modifica-se de cultura para 

cultura13, como também apresenta-se em diferentes graus para cada pessoa. Por isso, o luto 

auxilia na compreensão da finitude da vida, ajuda a dar sentido ao momento, acalma as 

angústias e as dores e daí a diferença psicanalítica deste com a melancolia. 

O luto bem vivido permite ao enlutado recuperar o interesse pela vida. No entanto, o 

insucesso leva à melancolia ou até mesmo à psicose alucinatória (consequência do fracasso do 

juízo de realidade)14. São características do luto e da melancolia, 

 

[...] um profundo desânimo, perda do interesse pelo mundo externo, inibição da 

atividade em geral, incapacidade de amar. A diminuição da autoestima, 

acompanhada de intensas autoacusações, podendo culminar até mesmo numa 

expectativa delirante de punição, é considerada uma característica exclusiva da 

melancolia. Além disso, o objeto perdido do melancólico é mais idealizado que o do 

luto, sendo que, na melancolia, estamos lidando com uma perda de objeto que pode 

ser inconsciente, enquanto no luto esta perda é totalmente consciente. A 

 
12 O luto aparece na poesia de Mary Oliver (1983, p. 82) da seguinte forma [tradução livre]: 

“Para viver neste mundo 

você precisa ser capaz de fazer três coisas: 

amar o que é mortal, 

apertá-lo 

contra seus ossos sabendo 

que a sua vida depende disso; 

e quando chegar a hora de deixar ir,  

deixar ir”. 
13 Ensina Ariès (2014, p. 28-29) que “existem duas maneiras de não pensar na morte: a nossa, a da nossa 

civilização tecnicista que recusa a morte e a interdita; e a das civilizações tradicionais, que não é uma recusa, 

mas a impossibilidade de pensar intensamente na morte, porque ela está muito próxima e faz parte, 

indiscutivelmente, da vida cotidiana”. 
14 Mendlowicz, 2000, p. 88. 



ambivalência em relação ao objeto perdido é outro aspecto fundamental que 

diferencia os dois quadros, sendo muito intensa nos melancólicos, que se esquivam 

dela, voltando contra si a hostilidade que sentiam contra o objeto (MENDLOWICZ, 

2000, p. 88). 

 

O processo de luto, explica a autora, realiza-se por meio do teste de realidade que “ao 

evidenciar reiteradamente que o objeto não mais existe, exige que a libido se desprenda do 

objeto perdido”. Daí a importância do adeus para todo o processo que normalmente tem início 

com a introjeção15 que, sendo bem-sucedida, será rápida e transitória. 

O luto será, portanto, influenciado pelo tipo de perda, o relacionamento existente entre 

o morto e o enlutado, o gênero e a idade, as consequências da morte para a família, a lacuna 

deixada, as despedidas realizadas. Por isso, o direito dos familiares se despedirem do ente e 

vivenciarem o luto deve ser considerado fundamental, pois encontra seus alicerces em outros 

direitos fundamentais como vida e saúde. 

Negar às famílias que perderam parentes em razão da Covid-19 qualquer forma de 

dizer adeus, é negar-lhes o direito ao luto. O sofrimento vivenciado durante esse período é 

necessário ao retorno à realidade uma vez que “diante da morte não há negociação 

harmoniosa possível: ou ela é plenamente aceita, ou nos cobra um pedaço de nossas vidas”16.  

As dificuldades em lidar com o luto não são apenas próprias do momento pandêmico, 

mas são fruto da dificuldade social em lidar com a finitude humana. A morte, nesse contexto, 

não deve ser tratada como uma tema interdito (noção própria do século XX), mas sim, como 

um fato que exige empatia, solidariedade, cuidado e, quando possível, auxílio de equipes 

multidisciplinares.  

A morte em circunstâncias tão dramáticas como os que hoje vivenciamos em que 

normalmente o doente estava sozinho e isolado dificulta o enfrentamento do luto. Daí a 

necessidade de soluções para a despedida como a proposta por alguns hospitais italianos que 

disponibilizaram tablets a pacientes terminais para que pudessem se despedir de suas 

famílias17. Aceitar a morte, conseguir se despedir, enfrentar o luto são partes importantes da 

aceitação da finitude humana e para a elaboração das perdas. 

 
15 Ressalte-se que “a operação da introjeção não é compensatória de uma perda objetal; na verdade, quase todas 

as características atribuídas a ela pertencem à incorporação, este sim, um mecanismo fantasmático que entra em 

ação após a perda de um objeto. Na tentativa de negar o objeto perdido, realiza-se a incorporação, ou seja, uma 

fixação, um congelamento do objeto dentro do sujeito. O ego tenta manter vivo o objeto imaginário mesmo à 

custa de sofrimento, na esperança de que algum dia seus desejos possam ser realizados e paga por isso com a 

doença do luto” (MENDLOWICZ, 2000, p. 92). 
16 Mendlowicz, 2000, p. 94. 
17 GALVÃO, Paulo. Italianos doam tablets para que pacientes terminais possam se despedir das famílias. Estado 

de Minas Internacional. Disponível em: 

https://www.em.com.br/app/noticia/internacional/2020/03/25/interna_internacional,1132419/italianos-doam-

tablets-para-que-pacientes-terminais-possam-se-despedir.shtml. Acesso em 25 mar. 20. 



O enfrentamento da dor da perda revela-se na capacidade do enlutado em prosseguir 

com a própria vida “abandonando a necessidade de reativar a representação do ente falecido 

com excessiva intensidade” (GONÇALVES, et al, 2016, p. 40). Daí a necessidade das 

despedidas, dos rituais, do velório, com os símbolos e significados próprios de cada cultura e 

de cada pessoa. 

Na última fase do luto, a da reorganização emocional, o enlutado distancia-se 

emocionalmente da perda sofrida, aceita a inevitabilidade da morte, estabelece novos 

elementos de vinculação saudável à memória do falecido 18 , permitindo a retomada do 

interesse pelas coisas próprias de sua vida e abrindo-se à possibilidade de construção de novos 

vínculos. Clara está a necessidade dos rituais de despedida, ainda que possam ser limitados 

em razão da emergência sanitária. 

 

3. AS LIMITAÇÕES SANITÁRIAS AO DIREITO DE DIZER ADEUS DURANTE A 

PANDEMIA 

 

3.1. Do Direito Funerário 

Embora haja certa controvérsia doutrinária19 , fato é que doutrina e jurisprudência 

majoritárias vêm entendendo que os serviços funerários são de natureza pública e essenciais, 

sendo a competência legislativa privativa20 dos Municípios (art. 30, V, CF21) em razão dos 

evidentes interesses locais envolvidos. 

O Direito Funerário, como ramo do Direito Público, disciplina as relações jurídicas 

decorrentes da morte, podendo abranger   

 

[...] o  regime  jurídico  do  cadáver  e  dos  funerais, da natureza jurídica das 

sepulturas e do direito de sepultura (jus sepulchri), da disciplina jurídica dos 

cemitérios, do direito funerário administrativo – englobando temas como 

salubridade e higiene pública, polícia funerária, administração das necrópoles e a 

dinâmica cemiterial, que aborda a retirada e exumação de cadáveres entre outros 

serviços funerários –, direito  funerário  registral,  direito  funerário  tributário  e  o  

direito  funerário penal,  sobretudo  implicando  os  seguinte  tipos  penais:   

impedimento ou perturbação de cerimônia funerária, violação de sepultura, 

 
18 Mendonça, 2011, p. 44. 
19 Aguillar (2011), por exemplo, afirma que não nenhuma norma estabelecendo os serviços funerários como 

atividade pública, incidindo na sua oferta o princípio da livre iniciativa. 
20 Vide ADin 1221-5, relator Ministro Carlos Velloso que definiu o serviço funerário em quatro atividades: 

confecção de caixões; organização de velório; transporte de cadáveres e administração de cemitérios, além de 

reconhecer a competência privativa dos Municípios para legislar sobre esses serviços. 
21  A Constituição Federal não aborda expressamente os serviços funerários. “O serviço funerário é da 

competência municipal, por dizer respeito a atividades de precípuo interesse local, quais sejam, a confecção 

de caixões, a organização de velório, o transporte de cadáveres e a administração de cemitérios . As três 

primeiras podem ser delegadas pela Municipalidade, com ou sem exclusividade, a particulares que se 

proponham a executá-las mediante a concessão ou permissão, como pode o Município realizá-la por suas 

repartições, autarquias, fundações ou empresas estatais”(MEIRELLES, 1998, p. 339).  



destruição, subtração ou ocultação de cadáver, vilipendio a cadáver e ofensa à honra 

dos mortos (BARROS, et al, 2018, p. 182).  

 

No entanto, mesmo se reconhecendo o direito funerário como norma fundamental que 

assegura maior proteção ao cadáver e aos rituais funerários, mesmo sendo considerado 

serviço essencial cujo campo de aplicação é vasto, nota-se além da pouquíssima produção 

acadêmica na área, como também, apesar na grande diversidade de normas, que estas, em sua 

maioria estão desatualizadas, existindo inclusive Municípios que sequer leis sobre o assunto 

possuem. 

Em meio à caótica e desatualizada legislação funerária uma pandemia se apresentou e 

exigiu que Municípios editassem normas em caráter emergencial que permitissem a 

desburocratização dos serviços funerários para garantir o seu adequado funcionamento em um 

momento de altíssima demanda. A inércia foi finalmente quebrada, mas as novas normas 

trazem importantes reflexões sobre as novas limitações sanitárias no momento impostas a 

esses serviços. 

 

3.2. Limitações sanitárias e serviços funerários durante a pandemia 

Durante o período de emergência sanitária declarada em razão da Covid-19 vários são 

os decretos municipais que limitam o direito de dizer adeus, seja pela restrição de acesso de 

acompanhantes aos hospitais, seja pelas diversas restrições aos velórios e enterros, pois a 

morte tem pressa! 

A Portaria Conjunta n. 02/2020 (23 mar.), do Conselho Nacional de Justiça e do 

Ministério da Saúde e os novos decretos22 invocam em suas justificativas a gravidade da 

doença 23  e sua alta taxa de infecção, a necessidade de proteção da saúde pública, 

fundamentando-se a decisão no art. 196, CF, estabelecendo regras especiais para a prestação 

de serviços funerários durante a situação do estado de emergência sanitária. 

As novas regras para mortes em casos suspeitos ou confirmados de Covid-19 proíbem 

(com maior ou menor generalidade) serviços de somatoconservação (tanatopraxia, 

embalsamento ou formolização); traslado de restos mortais; velórios, devendo o sepultamento 

ou a cremação serem realizados de forma direta e não podendo ultrapassar 24 horas após o 

 
22 Vide, por exemplo, Lei Municipal de Curitiba n. 10.595/02 e Decreto Municipal (de Curitiba) n. 523, de 09 de 

abr. 20.  
23 Vide Lei n. 13.979/20 que dispõe sobre as medidas para enfrentamento da emergência de saúde pública de 

importância internacional; Decreto n. 10.212/20, que promulga o texto revisado do Regulamento Sanitário 

Internacional; a declaração da Organização Mundial da Saúde (OMS) de 30 de janeiro de 2020 que reconheceu a 

Emergência em Saúde Pública de Importância Internacional; a Portaria n. 188, 03 fev. 20, Ministério da Saúde 

que declara o estado em saúde pública de importância nacional em razão da infecção humana pelo novo 

coronavírus; a Portaria n. 356, de 11 mar. 20 do Ministério da Saúde que regulamentou e operacionalizou a Lei 

n. 13.979/20; o Plano de Contingência Nacional para Infecção Humana pelo novo coronavírus. 



óbito; os prestadores de serviços e demais entes envolvidos no atendimento ao óbito devem 

primar pela agilidade no atendimento; a retirada do corpo após a emissão da obrigatória ficha 

de acompanhamento funeral deve ser realizada em no máximo 4 horas; o caixão deve ser 

fechado pela funerária, não podendo ser mais abertos; confere-se às famílias uma breve 

despedida de no máximo vinte minutos, em espaço ao ar livre ou ventilado, limitando-se o 

número de pessoas presentes e mantendo-se o distanciamento; é vedado servir alimentos 

durante o velório e líquidos devem ser obrigatoriamente envasados; nas capelas mortuárias 

deve ser disponibilizado álcool em gel 70% para desinfecção das mãos além da atenção aos 

demais protocolos sanitários; recomenda-se que pessoas do grupo do risco não compareçam 

aos velórios. 

As limitações são importantes em razão do momento enfrentado. No entanto,  não 

devem ser tais que limitem ao extremo ou mesmo neguem o direito de dizer adeus do enfermo 

e da família. E nesse sentido afirma Alves (2020, [s.p]) que, 

 

Prepondera o direito à sepultura (jus sepulchri), como um direito personalíssimo 

potestativo do morto. Esse direito se irradia ao dever jurídico conferido aos parentes, 

o de poder sepultá-lo, a estes constituindo um direito-dever pelos liames da afeição. 

São atributos, de ordem moral, inclusive. 

 

Assim, a demora injustificada na entrega do corpo; a demora na identificação ou a 

errônea identificação do cadáver; a entrega de outrem ou para outrem em caixão lacrado; a 

violação ao direito de permanecer sepultado, constituem graves ofensas ao direito 

fundamental ao sepultamento, capazes de gerar responsabilização não só dos serviços 

funerários que deram causa a esses fatos, mas eventualmente também ao Estado ou 

Município. 

No entanto, não é só o direito ao sepultamento com o cadáver perfeitamente 

identificado e preparado que se apresenta sob grandes holofotes durante a pandemia. O direito 

de dizer adeus do paciente e dos familiares ganham novas dimensões. Então, se os atos 

normativos são constituídos em razão da emergência da situação, seu sentido humanístico não 

pode ser desconsiderado. Nesse sentido, destaca Justen Filho (1999, p. 125) que 

 

[...] O ser humano não pode ser tratado como objeto. É o sujeito de toda a relação 

social e nunca pode ser sacrificado em homenagem a alguma necessidade 

circunstancial ou, mesmo, a propósito da realização de fins últimos de outros seres 

humanos ou de uma coletividade indeterminada. O fim primeiro e último do poder 

público é o ser humano, ente supremo sobre todas as circunstâncias. 

 

As normas que buscam desburocratizar os sepultamentos e cremações, garantindo o 

adequado e rápido serviço funerário, devem também assegurar o direito das famílias, ainda 

que de forma breve, de dar adeus ao ente querido. Presente, aqui o princípio da 



indisponibilidade do interesse público que embora reconheça a possibilidade de confissões de 

fé e práticas rituais durante os velórios, enterros e cremações, limita o seu exercício à 

observância de normas sanitárias, ambientais e de segurança pública. 

Segundo Silva (2000, p. 85) o princípio da indisponibilidade da higiene pública “deve 

ser entendido como a proibição de todo ato que implique em causação de contaminação, de 

emanação de gases pútridos, etc. As práticas fúnebres devem observar regras de segurança, de 

controle, de tal forma que não causem transtornos ambientais”. Necessidades mais do que 

evidenciadas quando se enfrenta uma pandemia causada por um vírus com alta taxa de 

infecção.  

Embora o momento exija a limitação de direitos fundamentais em razão da proteção 

da saúde coletiva, essas limitações devem ser humanizadas, levando em consideração as 

culturas e rituais locais, na medida do possível e ainda observando princípios como o respeito 

ao corpo morto; a liberdade religiosa; a sepultura digna.  

Proibir qualquer forma de dizer adeus seria, portanto, uma grave violação a direitos 

fundamentais que devem ser preservados ainda que interesses públicos transitórios os 

impeçam de ser exercidos em sua plenitude. Privar as pessoas de momentos de reflexão sobre 

a própria morte ou sobre a finitude da vida é privá-las de importante momento de 

introspecção sobre seus inúmeros significados e impondo-lhes sofrimentos que poderiam ser 

apaziguados se o direito de adeus tivesse sido garantido. 

 

3. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A humanização da morte e do luto permite melhor compreensão sobre a finitude 

humana, da inevitabilidade e da irreversibilidade da morte. A certeza da finitude trazida pela 

Covid-19 torna as pessoas mais solidárias, especialmente quando os ‘números se convertem 

em nomes’. As famílias e os amigos enlutados, em choque, destroçados pela partida (às vezes 

de vários membros), auxiliam-se na dor recíproca, tornando o luto mais ameno, 

ressignificando a perda para poder dar-lhe algum sentido. 

No entanto, as demandas da vida diária não permitem a muitas pessoas passar 

adequadamente pelo necessário processo do luto e os impactos emocionais disso podem ser 

severos, transformando a dor em problemas psicológicos severos. Por isso, a tristeza da 

despedida precisa ser vivida para que se possa seguir em frente.  

Pode-se então afirmar que não só é urgente pensar sobre a morte, mas também é 

urgente pensar sobre como com ela pode ser compreendida e como o processo deve garantir 

aos que partem e aos que ficam o direito de dizer adeus, pois “a morte não possui nenhum 



medo além daquele que a frágil vida lhe infunde; nem a vida tem a verdadeira alegria além 

daquela que a boa morte melhora”24. 

Assim, as normas que regulamentam os serviços funerários e a limitação de 

acompanhantes em internações durante o período de emergência sanitária não devem 

simplesmente tolher o direito de dizer adeus. Embora possam ser regras bastantes restritivas 

(uma vez que se justificam na tentativa de prevenção e proteção da saúde coletiva) não podem 

ser proibitivas ao ponto de se proibir os importantes rituais de despedida, privatizando-se a 

dor como se ela não tivesse também importantes reflexos sociais. 

 

4. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

AGUILLAR, F.H. Serviços públicos: doutrina, jurisprudência e legislação. São Paulo: 

Saraiva, 2011.  

ALVES, Jones Figueirêdo. Os tratamentos normativos da morte para as famílias em luto. 

Disponível em:  https://www.conjur.com.br/2020-mai-17/processo-familiar-tratamentos-

normativos-morte-familias-luto. Acesso em 30 mai. 2020. 

ARIÈS, Philippe. O homem diante da morte. São Paulo: Editora Unesp, 2014. 

BARROS, Marco Antonio Loschiavo Leme; PINHEIRO, Gabriel Calil. A proteção 

ampliativa dos direitos fundamentais no Judiciário: um estudo de caso do reconhecimento 

pelo Tribunal de Justiça de São Paulo acerca do direito fundamental funerário. Espaço 

Jurídico Journal of Law, Joaçaba, v. 19, n. 1, p. 181-200, jan./abr. 2018. 

BAUDRILLARD, Jean. Da sedução. 5a. ed. Campinas: Papirus, 2004. 

GALVÃO, Paulo. Italianos doam tablets para que pacientes terminais possam se despedir das 

famílias. Estado de Minas Internacional. Disponível em: 

https://www.em.com.br/app/noticia/internacional/2020/03/25/interna_internacional,1132419/i

talianos-doam-tablets-para-que-pacientes-terminais-possam-se-despedir.shtml. Acesso em 25 

mar. 20. 

GONÇALVES, Paulo Cesar; BITTAR, Cléria Maria Lobo. Estratégias de enfrentamento no 

luto. Mudanças – Psicologia da Saúde, 24 (1), jan.-jun., 2016, p. 39-43. 

JUSTEN FILHO, Marçal. Conceito de interesse público e a personalização do direito 

administrativo. Revista Trimestral de Direito Público, Malheiros, n. 26, 1999. 

MEIRELLES, Hely Lopes. Direito municipal brasileiro. 10a. ed. São Paulo: Malheiros, 

1998. 

MENDLOWICZ, Eliane. O luto e seus destinos. Ágora, v. III, n. 2, jul./dez. 2000, p. 87-96. 

MENDONÇA, Nélio Leandro Barcelos. O luto como questão bioética. Dissertação de 

Mestrado apresentada à Faculdade de Filosofia da Universidade Católica Portuguesa, 2011. 

108p. 

SÁ, Maria de Fátima Freire; MOUREIRA, Diogo Luna. Autonomia para morrer. Belo 

Horizonte: Del Rey, 2012. 

NALINI, José Renato. Pronto para partir? Reflexões jurídico-filosóficas sobre a morte. São 

Paulo: Revista dos Tribunais, 2014. 

 
24 Young apud Potkay, 2010, p. 346. 



OLIVER, Mary. In blac woods, American primitive. Boston: Litlle Brown, 1983. 

POTKAY, Adam. A história da alegria. São Paulo: Globo, 2010. 

SARLET, Ingo Wolfgang. Dimensões da dignidade. Porto Alegre: Revista do Advogado, 

2009. 

SILVA, Justino Adriano Farias. Tratado de direito funerário – Tomo I. São Paulo: Método, 

2000. 


